

  Построение из слов, но не по законам языка



Построение из слов, но не по законам языка
	Построение из слов, но не по законам языка



  
    	
      Title Page
    

    	
      Table of Contents
    

  




Построение из слов, но не по законам языка

Михаил Быков, О. Седакова.

Дело в том, что факты современной научной теории (любой) — «теоретически нагружены». Это жаргонное выражение означает, что смысл факта в научной теории определяется самой этой теорией. Например, килограмм в ньютоновской теории — просто мертвая инертная масса, а в эйштейновской физике — релятивисткая масса, которая зависит от скорости. И логически они не совместимы. Я не буду здесь ссылаться на работы Куна, Поппера, Куайна, Фейерабенда, Рейхенбаха и Э. М.Чудинова, («Природа научной истины»). Примем это положение здесь как факт.

В физике это ничему не мешает. В физике нужно получить цифру, и сравнить с экспериментом. И если разные теории дают верные в этом смысле результаты, то выбирай любую. Но при чтении и понимании это положение имеет свой оттенок. Нам не важно, правильно-ли наша теория (грамматика) описывает факты. Нам важно, что именно думает и говорит автор. И если (наша) теория влияет на смысл высказывания автора, то это недопустимо.

Это имеет совсем не академический интерес. Меня привела в эту тему текущая дискуссия (широкоизвестная в узких кругах) об Аристотеле, как прото-феноменологе. Современные грамматики рождаются в пост-декартовском, европейском ньютоновом мире, и существительное в них — объект, а прилагательное — его свойства. Но это совсем не так в древнем мире. В древнем мире люди не знают об объектах, ни греки, ни китайцы, ни индусы, ни евреи, ни персы. Они не могут помыслить и увидеть объект, этому европейцев научил Декарт и его сподвижники. Но что они видят? Очевидный ответ — они видят событие.

Возьмем, казалось бы, простейшее слово — τράπε̂ζα, — trapedza, — см. наши трапеза, трапеция. Словарный перевод — «стол, обеденный стол». LSJ дает: «table, sg. fem — I. four-legged a table, esp. a dining-table». И. Х. Дворецкий, благодаря родству греческого с русским, дает интересующее нас значение с пометкой «перен»: «2) перен. стол, питание: τραπέζῃ καὶ κοίτῃ δέκεσθαί τινα — давать кому-л. питание и помещение (досл. принимать кого-л. столом и ложем)». Это значение обычно в практике русского языка: «И под каждым ей кустом / Был готов и стол и дом» (А. Крылов), «И стол один и прадеду и внуку (А. Тарковский)». Поэтому мы не можем его не выделить в отдельное значение, как пропускают его LSJ.

Не так давно в русском существовало слово «столовая», наравне с более древним словом «трапезная». При их сопоставлении русскоязычное ухо отчетливо слышит во втором их них время. Столовая — там где стоят столы, а трапезная — там, где трапезничают. То есть во втором слове отчетливо слышен процесс, то есть слышно время. Трапеза — событие, а стол — объект. Здесь мы, благодаря исторической толще нашего языка, наблюдаем более древнее состояние именования вещи — не объекта, но события.

Кстати, отсюда напрашивается вывод, что не только Аристотель, но любой древний грек, индус, etc — пра-феноменологи. Как и в какой форме — требует исследования.

А если в современном нам языке для некоего слова соответствующей древней аналогии нет? И современная лингвистика просто покажет значение существительного и прилагательного, как в «обеденный стол». Как можно восстановить исходное значение? Оно безвозвратно убито.

Конечно, речь идет не только о древнем греческом языке. А о любом древнем или ино-культурном. Да и вообще любом. Например, в японском прилагательные могут иметь смысл времени. Yasui — дешевый, yasukatta — был дешевым. То есть yasui — именно сейчас дешевый. Что останется от этого «сейчас» при обозначении слова как прилагательного? В индоевропейских языках смысл времени передают исключительно только глаголы. Разница — принципиальна. Дешевый и был дешевым — разница в том, что во втором случае при переводе добавлен глагол «был». А в японском глагола нет. Сказали что это слово — прилагательное, как это делает лингвистика, и потеряли смысл времени.

Как можно двигаться вперед на этом очень скользком поле не лингвистики, но герменевтики? Мне кажется, что только сравнивая высказывания в живой практике перевода. Многоязычные контекстные словари, предлагаемые Диглоссой — это аналог в герменевтике того, что в лингвистике является параллельным корпусом. А затем уже, получив не искаженный теорией массив данных параллельных фраз, можно сознательно использовать любую (лингвистическую) теорию, какая кому по душе. Если будет нужно.

Для этого в diglossa.js предусмотрена система плагинов. Я надеюсь, в скором, сравнительно, времени выйдет версия v.1.1.0, с механизмом подключения плагинов и с плагином для древнего греческого языка. А также некоторым количеством параллельных текстов Платона и Аристотеля и тематическим словарем лексики Аристотеля по материалам этих текстов.

Все вышесказанное вовсе не значит, что я как-то критикую лингвистику, или имею что-то против нее. (Я не говорю тут о сравнительно-историческом языкознании. Но только о теоретической грамматике, то есть моделировании живого языка. По-моему, это вообще разные дисциплины, но это другой вопрос). Совсем напротив. Для меня важно, чтобы не получилось как в том анекдоте: — дерьмо ваш Карузо. А ты слышал? — Нет, мне Рабинович показал схему обертонов его голоса. Лингвистика тем и опасна, что, как и всякая наука, верна. И не нужно преуменьшать степень опасности. Например, зачастую судьи требуют проведения «лингвистической экспертизы». То есть верят в существование некоего «научного смысла высказывания». А это само уже преступление против здравого смысла и статуса судьи. И разума как такового. То есть глупость.

Вот именно тем, что лингвистика — наука, и — верна, тем она и опасна. На таком фоне обсуждаемые здесь проблемы кажутся мелочью. Но только такое внимательное обсуждение на микро-уровне и может помочь справиться с этой опасностью, и ничто иное.

О. А. Седакова — … «поэзия — построение из слов, но не по законам языка». Но если такое построение возможно хотя бы где-то, в поэзии в данном случае, то следовательно, возможность его есть всегда и неизбежно, она задана нам как онтологическая возможность. При понимании любого высказывания. И предполагать свою предпочитаемую, привычную, удобную интерпретацию грамматики и вообще «теории языка» — значит отбросить эту онтологическую возможность. Впрочем, так поступает любая теория (и в физике, где угодно). Выдвинув теорию, мы в дальнейшем имеем дело уже с ее терминами. Иначе современная теория работать не может, тут лингвистика «не виновата». Но понимая автора, собеседника, мы обязаны исходить «не из законов языка», по Седаковой. Иначе можем и не понять — применив теорию, и убедившись, что она дает «правильный результат», у нас не остается зацепок для дальнейшего анализа, «истина уже обнаружена, эксперимент подтвержден, вопрос закрыт». Здесь рациональность просто опасна.

Язык не имеет законов, слово — событие, произнесение слова — поступок, а смысл слова — последствия поступка и ответственность. А теоретическая грамматика изучает рябь на воде. Это важно и нужно, но мне лично не интересно. Лингвистика — заложница своей рациональности. И может быть, diglossa.js сможет помочь с этой врожденной рациональностью лингвистики как-то справиться.


